
1

 

  



2 
 

 

 

 

BRIEF AAN DE ORDE OP HET HOOGFEEST VAN ONZE MOEDER 
HEILIGE TERESA VAN JEZUS 

 

Rome 15 oktober 2024 

 

Dierbare broeders en zusters van de Teresiaanse Karmel,  

Het is voor mij een grote vreugde u te mogen begroeten op dit feest van onze 
Moeder heilige Teresa. Ik hoop oprecht dat u, na het ontvangen van deze brief, 
vrede en moed zult vinden, zelfs te midden van de moeilijkheden en de strijd die 
nooit ontbreken. Ik wilde u al enige tijd deze brief sturen met een heel specifiek 
thema: in de geest en de passie van Teresa van Jezus voor de waarheid en voor een 
goede intellectuele, vitale en integrale vorming, die ons helpt om in de waarheid te 
wandelen, als Orde, als gemeenschappen en persoonlijk, en ons altijd in staat stelt 
om verlicht, nederig en ontvankelijk te zijn op onze weg. 

De laatste week van juni, woonde ik het derde jaarlijkse onderzoek seminar 
bij over het intellectuele leven van onze Orde. Dit seminar, opgericht in 2022, heeft 
tot doel om de dialoog te vergemakkelijken tussen karmelieten die zich 
bezighouden met academisch onderzoek en het aanmoedigen en bevorderen van 
de intellectuele activiteit in de hele Orde. Het idee van het seminar ontstond na het 
luisteren gedurende verschillende dagen naar de professoren en de gemeenschap 
van het Teresianum aan het begin van mijn generalaat, over de vraag hoe de Karmel 
en de karmelitaanse spiritualiteit en theologie antwoorden op de grote uitdagingen 
en vragen van vandaag. Het gaat over het denken en bezinnen gebaseerd op het 
gebed en  het luisteren naar de huidige tijd. Waar is het charisma van de Karmel als 
stilte en passend woord voor de man en vrouw van vandaag? 

Meer dan vijftig jaar geleden nodigde het Tweede Vaticaans Concilie ons als 
religieuzen uit om terug te keren naar de bronnen van onze charisma’s, naar de 
inspiraties van onze vele en gevarieerde tradities (Perfectae Caritatis, 2). Binnen 



3 
 

onze eigen Orde heeft een generatie onderzoekers deze taak met enthousiasme 
opgepakt en vandaag de dag profiteren we nog steeds van de vruchten van hun 
werk: kritische edities van de geschriften van onze heiligen, vertalingen van hun 
teksten in talen die over de hele wereld gelezen kunnen worden, goed uitgewerkte 
biografieën van hun levens en gedetailleerde uiteenzettingen van hun geestelijke 
en mystieke theologie. Naarmate deze generatie karmel-onderzoekers verdwijnt  – 
denk aan de dood van zovelen in de afgelopen jaren – moeten degenen onder ons 
die hen opvolgen zich afvragen hoe we hun werk vandaag kunnen voortzetten; hoe 
we kunnen voortbouwen op de fundamenten die zij zo adequaat hebt gelegd, en 
hoe we maximaal alles gebruiken wat zij aan onze Orde hebben gegeven. 

Studie en onderzoek vinden niet plaats in het luchtledige, maar in de levende 
context van onze karmelgemeenschappen en temidden van de omstandigheden 
van onze hedendaagse wereld. In deze omstandigheden vinden we veel factoren 
die ons er momenteel van weerhouden tijd en energie te besteden aan het 
intellectuele leven. De afname van het aantal roepingen in zoveel regio’s brengt 
stress mee om te zorgen voor wat onmiddellijk nodig is: het vervullen van pastorale 
verplichtingen, de zorg voor onze oudere broeders en zusters, administratieve en 
bureaucratische taken die het dagelijks leven van onze instellingen mogelijk 
maken. Ook in gebieden waar het nieuw opgerichte karmelleven bloeit, stellen de 
oprichting van nieuwe gemeenschappen en de ontwikkeling van nieuwe gebieden 
van prediking en andere bedieningen onmiddellijke en dringende eisen aan 
degenen die in de voorhoede van deze activiteit staan. Waar we ook zijn, lijkt het 
dat we geen generatie karmelieten zijn op zoek naar dingen om te doen. In deze 
context kan aandacht voor ons intellectueel leven soms een luxe lijken of een verre 
wens aan het eind van een lange lijst van meer dringende prioriteiten. 

Op dezelfde manier gaan veel factoren in onze hedendaagse wereld in tegen 
het zoeken naar serieuze, geëngageerde toewijding aan de studie. Sociale media 
hebben ons geconditioneerd om oppervlakkig te lezen, om materiaal te filteren om 
alleen de bijzondere details te verkrijgen die we nodig hebben, om in korte zinnen 
te denken en te communiceren. In wat een 'post-truth1 [post-waarheid] 
samenleving' wordt genoemd, worden objectieve feiten in twijfel getrokken, is de 
waarheid relatief geworden, worden autoriteiten en deskundigen met argwaan 
bekeken en worden instellingen en de wijsheid die ze bieden als inherent 
onbetrouwbaar beschouwd. Voor ons in het bijzonder is het relevant dat 
wetenschappelijke en technologische studie, gericht op het bevorderen van de 
kennis en mogelijkheden van de mensheid, vaak als waardevoller en productiever 
wordt gezien dan het nastreven van kennis op gebieden zoals theologie en 

 
1 De term post-truth politics heeft betrekking op een politieke cultuur waarbij politici voornamelijk beroep 
doen op de emoties van de publieke opinie in plaats van op objectieve feiten. Wat al dan niet de waarheid 
is, is van secundair belang. De term raakte in de bekendheid in het jaar 2016.(Wikipedia) 



4 
 

spiritualiteit, waar de vruchten van kennis minder geneigd kunnen lijken tot het 
verrijken van de menselijke samenleving, tenminste in termen van financieel en 
technologisch gewin. Weinig theologen zijn daadwerkelijk voorbestemd voor 
rijkdom en roem! 

Zelfs binnen de familie van de Kerk wordt onze Orde van de Ongeschoeide 
Karmelieten niet altijd gezien als een Orde met een sterke en levendige traditie van 
intellectuele activiteit, in vergelijking bijvoorbeeld met de manier waarop de 
geleerdheid van de jezuïeten en de dominicanen zo hoog wordt gewaardeerd, of de 
monastieke wijsheid van de benedictijnse familie. Toch gaat dit voorbij aan het feit 
dat de heilige Teresa, intellectuele activiteit en de noodzakelijke betrokkenheid bij 
het lezen en bij ernstige studie zag, als iets dat aanwezig was in het hart van haar 
visie op het geestelijk leven. Teresa zelf bezat een schijnbaar onverzadigbare dorst 
naar kennis. Zij was onvermoeibaar in het zoeken naar de mening van geleerde 
mannen - als biechtvaders en als raadgevers - in haar verlangen om de waarheden 
te begrijpen, vervat in de kern van haar mystieke ervaringen. Bovendien 
beschouwde zij dit advies als essentieel voor de priorinnen die hun nieuwe 
gemeenschappen gingen leiden, en in feite heilzaam voor alle zusters: "Vraag, 
dochters, altijd raad aan geleerden. Zij zullen je met voorzichtigheid en in waarheid 
op de weg van de volmaaktheid begeleiden." (Kloosterstichtingen19,1). Deze 
oriëntatie was niet louter functioneel; Teresa begreep dat de mogelijkheid om de 
beste christelijke literatuur diepgaand te lezen de zielen van haar dochters zou 
voeden en hen zou verrijken op gebieden die essentieel zijn voor hun bloei als 
geestelijke vrouwen: "De priorin moet er moet ervoor zorgen dat er goede boeken 
zijn [...] Dit voedsel voor de ziel is in zekere zin even noodzakelijk als het voedsel 
voor het lichaam" (Constituties 8 [=II,7]). 

Teresa's beroemde uitspraak dat voor onze opdracht in het gebed "het niet 
op aan komt veel te denken, maar wel veel te beminnen" (Innerlijke Burcht IV, 1, 7), 
wordt vaak in het centrum van haar geestelijk onderricht geplaatst, en terecht. Uit 
de context gerukt kan het echter de indruk wekken dat Teresa hoofd en hart als 
tegenpolen van elkaar zag, en dat rede en kritisch denken een obstakel vormden 
voor het brandende verlangen dat in het centrum stond van haar relatie met God. 
Maar in werkelijkheid zag Teresa een dergelijke tegenstelling niet. Integendeel, 
intelligentie was een waardevolle hulpbron in het geestelijk leven, die de zusters in 
staat stelde het goede te smaken en zich over te geven aan zijn omvormende kracht 
(Weg van Volmaaktheid 14,2). Intelligentie was in feite een criterium voor het 
accepteren van kandidaten (Constituties 21 [=VI,1]). Evenzo prees Teresa degenen 
die hun gebed konden ondersteunen met door studie verworven kennis, en zag het 
als een waardevol hulpmiddel om vooruitgang te boeken in het mystieke leven: 
"Anderen zullen daar voordeel uit halen, vooral wanneer ze gestudeerd hebben, 
iets wat deze oefening [van gebed] erg ten goede komt', zei ze aan haar zusters 



5 
 

(Leven12:4). Het intellectuele leven stond dus in dienst van het gebed, hield het in 
stand en voedde het, en verdiende daarom de energie en aandacht van de zusters: 
"Aangezien ons huis op het gebed gebouwd is, moeten wij ons oefenen om smaak 
te krijgen in alles wat ons hiertoe kan helpen." (Weg van Volmaaktheid 4, 9). 

Deze essentiële harmonie tussen ons intellectueel en geestelijk leven zien 
we zowel in Teresa's voorbeeld als in haar onderricht. Ze las de grote auteurs van 
de christelijke traditie – de kerkvaders en de geestelijke schrijvers van de 
Middeleeuwen – om haar antwoord op het heden te inspireren; las ze de Schrift om 
haar ontmoeting met Christus te verdiepen; ze las de spiritualiteit van 
hedendaagse schrijvers als Francisco de Osuna en Bernardino de Laredo als 
leidraad voor haar zoektocht naar God. Teresa leert ons niet alleen dat we moeten 
lezen, maar ook hoe en waarom we dat moeten doen, waarbij we de tekst met 
kritische betrokkenheid en met een wakkere geest benaderen, zodat onze 
vooroordelen worden uitgedaagd, onze horizon wordt verbreed en ons pad 
duidelijker wordt. 

In navolging van het getuigenis van Teresa over de integrale relatie tussen 
spiritualiteit en studie, zouden we zelfs kunnen spreken van een “spiritualiteit van 
de studie”. Er is een ascese nodig voor dit werk. Vooral in deze tijd worden we 
bedreigd door de afleiding, het opgeven en versnippering. Een serieuze lezing 
vereist een bewuste discipline, een zich afkeren van afleidingen, een vastberaden 
afkeren van de geest en het hart van andere bezigheden. Het is voor het grootste 
deel een eenzame bezigheid, die stilte en eenzaamheid vereist, die ideeën toelaten 
te resoneren en zich te ontwikkelen, waarbij zorgvuldig verbanden en implicaties 
worden gelegd. Het is maar al te vaak een taak waarvan de vruchten langzaam 
komen, en het vereist dat we het verlangen naar onmiddellijke feedback en 
beloning, naar applaus en bevestiging loslaten. Als zodanig vereist het een 
bijzondere armoede en brengt het een zekere nederigheid voort. De ascetische 
eisen van studie zijn daarom geheel in overeenstemming met de stichtende 
waarden van de eerste kluizenaars op de berg Karmel, die de opdracht hadden om 
alleen in hun cellen te blijven en dag en nacht te mediteren over de wet van de Heer 
(Regel, 10). Niet voor niets reserveerde Teresa elke dag een uur om in eenzaamheid 
te lezen (Constituties 6 [=II,3]). 

Tegelijkertijd heeft de intellectuele inspanning een extra 
gemeenschappelijke dimensie. We moeten samen op weg gaan in onze zoektocht 
naar de waarheid, om ideeën te delen en nieuwe perspectieven voor elkaar te 
openen. We moeten elkaar steunen en helpen; elkaar aanmoedigen, elkaar 
uitdagen, vreugde en frustraties delen. Teresa erkende dit heel duidelijk. Zij genoot 
van de gelegenheid om met gelijkgestemde vrienden in gesprek te gaan: "Ik zou 
willen dat wij een overeenkomst sloten. Wij met ons vijven, die elkaar in Christus 



6 
 

liefhebben. [...] Zo zouden wij af en toe moeten samenkomen om elkaars 
dwalingen aan te tonen, te zien waarin we ons kunnen verbeteren en hoe we God 
meer kunnen behagen." (Leven 16:7). Zoals Teresa adviseerde: "Dit alles is uiterst 
belangrijk voor zielen [geestelijke vriendschap] [...] Ik kan het niet genoeg 
benadrukken" (Leven 7:21). 

Bovenal komen spiritualiteit en studie, gebed en intellectueel leven voort uit 
hetzelfde verlangen: het verlangen naar God. Zowel in het gebed als in de studie 
zijn we geroepen om God te zoeken, om Degene te ontmoeten die verder gaat dan 
menselijke kennis, maar die Zichzelf daarin openbaart. Zowel gebed als studie zijn 
wegen langs dewelke we zijn mysteries binnentreden en uiteindelijk de grenzen 
bereiken van wat de menselijke geest kan weten en uitdrukken. Het is dit 
teresiaanse verlangen naar God, naar het enige wat nodig is (Lc 10,42), dat al onze 
intellectuele activiteit waarde geeft, bezielt en betekenis geeft. Het is in waarheid 
volledig teresiaans van aard en doel.  

Als intellectuele activiteit volledig in harmonie is met de oorspronkelijke 
intentie van de kluizenaars van de Berg Karmel en de hervormingsvisie van de 
heilige Teresa, geloof ik dat er specifieke en dringende redenen zijn om deze terug 
te brengen naar het centrum van ons geestelijk leven. In de eerste plaats lezen we 
de geschriften van onze heiligen om onze eigen ontwikkeling als karmelieten te 
bevorderen. Zoals Teresa graag aangaf, verschaft elke nieuwe generatie 
noodzakelijkerwijs het onmiddellijke fundament waarop hun opvolgers zullen 
voortbouwen (cf. Kloosterstichtingen 4:6). We moeten de zorg en de tijd nemen om 
ons te doordringen met de wijsheid van onze traditie, om ons de rijke erfenis toe te 
eigenen van degenen die ons voorgingen, om hun visie voor onze Orde te vervullen 
en toekomstige generaties in staat te stellen hetzelfde te doen. De taak om ons 
geestelijk leven voortdurend te voeden door terug te keren naar de bronnen van 
onze traditie is noch een optie, noch een luxe, maar een noodzaak! Het is de 
zoektocht naar onze diepste identiteit als karmelieten en onze toekomst hangt 
ervan af. 

Het is ook niet alleen een kwestie van het herwinnen van een statische 
wijsheid die in het verleden is vereeuwigd. Eeuwige waarheden bestaan in een 
dynamische relatie met de omstandigheden van het heden; ze spreken met 
hernieuwde inhoud tot onze hedendaagse wereld en worden op hun beurt verlicht 
en versterkt door die wereld. Edith Stein herkende dit duidelijk en herhaalde Teresa 
in haar besef dat de wereld in haar tijd opnieuw in brand stond en van de absolute 
noodzaak van een karmelitaans antwoord (Kruisverheffing, 14 september 1939: 
Ave Crux, Spes Unica). Het is nu onze plicht, als karmelieten vandaag, om de 
wijsheid van onze heiligen in dialoog te brengen met onze hedendaagse 
omstandigheden, om te begrijpen hoe hun woorden resoneren in de huidige 



7 
 

context, en om de wereld een duidelijk karmelitaans getuigenis te bieden van de 
kracht van de overwinning van Christus op de dood. Alleen door dit te doen kunnen 
we hopen te antwoorden op de schreeuw van onze moderne wereld, verscheurd 
door het lijden, de onrechtvaardigheid, de angst en de ongelijkheid. Denk maar aan 
de aanhoudende oorlogen en vervolgingen in Oekraïne, Gaza, Libanon, Burkina... 
aan de conflicten in zoveel andere regio's, aan de wanhoop van vluchtelingen en 
migranten, en aan degenen die worstelen om te bestaan in omstandigheden van 
extreme honger en armoede. 

Onze karmelitaanse traditie heeft eveneens bijzondere schatten te bieden 
aan de Kerk, de gemeenschap van Christus in deze wereld. Onze heiligen spreken 
over God, over zijn alomvattende liefde en over zijn reddend handelen; ze spreken 
met bijzondere scherpzinnigheid over het mysterie van de menselijke persoon; zij 
begrijpen de aard van de identiteit en de zending van de Kerk. Als zodanig zijn onze 
karmelheiligen niet alleen een hulpbron voor onze religieuze familie, maar voor het 
hele Lichaam van Christus. We moeten in staat zijn om haar rijke wijsheid aan de 
Kerk aan te bieden om haar zelfbegrip en verkondiging te verdiepen, om een hulp 
te zijn voor al haar theologen en predikers. Daarvoor is het nodig dat we die 
wijsheid zelf hebben begrepen en ons eigen hebben gemaakt. Op dezelfde manier 
is het passend dat wij, als karmelieten, ten volle drinken van alle rijkdom die de 
christelijke theologie en spiritualiteit te bieden hebben - zoals Teresa deed - en 
deze ook in dialoog brengen met de wijsheid van onze eigen bijzondere traditie.  

In het licht van deze overwegingen nodig ik ieder van ons van harte uit om 
ons engagement aan studie en intellectuele activiteit te hernieuwen en dit te zien 
als een centraal onderdeel van ons karmelitaans leven. Lezen, studeren en 
intellectueel onderzoek vormen onze identiteit als karmelieten, voeden ons 
gebedsleven en stellen ons in staat onze specifieke karmelitaanse zending naar de 
Kerk en de wereld te vervullen. Maar al te vaak kan studie eenvoudig worden gezien 
als een middel om een doel te bereiken, dat ons misschien naar het doel van een 
professie of wijding leidt. Een ernstige plicht om te lezen en te studeren is echter 
veel essentiëler dan dat; het is gewoon een wezenlijke dimensie van onze 
karmelitaanse roeping, een centraal onderdeel van het leven waaraan wij ons 
hebben toegewijd. 

Het is waar dat er een "roeping binnen de roeping" is: die intellectuele studie 
naar het hoogste niveau brengen, de kennis en het zelfbegrip van de Orde 
verdiepen, nieuwe kennis en een hernieuwd begrip aanbrengen in onze 
karmeltraditie. Dit is de bijzondere roeping van hen die zich wijden aan het 
onderzoek, het onderricht en het schrijven. Degenen die deze taken uitvoeren, 
dienen werkelijk onze Orde. Ik wil echter benadrukken dat het voor ieder van ons 
nodig is de taak op ons eigen niveau, onze eigen plaats en tijd op zich te nemen. 



8 
 

We moeten onszelf ook voeden, onze waardering voor ons charisma laten groeien 
en verruimen, onze karmelroeping beleven op een manier die vruchtbaar en leven 
gevend is, zelfs op verborgen en onbekende manieren, in de intimiteit van ons 
gebed en in de nabijheid van onze gemeenschappen. 

Ik wil ondubbelzinnig stellen dat dit niet louter een taak is die voorbehouden 
is aan de broeders. Onze zusters beleven de teresiaanse visie in de bijzondere 
context van hun slotkloostergemeenschappen. Hun wijsheid en kennis worden 
gesmeed in de smeltkroes van het leven waar Teresa aan het begin van haar 
hervorming op wees. Van daaruit dragen onze zusters een bijzondere stem van 
ervaring toe aan het intellectuele leven van onze Orde. Ze brengen ideeën aan, 
kennis en inzichten die van henzelf zijn. Ze lezen de geschriften van onze heiligen 
in de echokamer van hun slotkloostergemeenschappen en belichamen hun 
onderricht in de concrete omstandigheden van hun dagelijks leven. We hebben de 
onmisbare bijdrage nodig die alleen de zusters kunnen leveren. Net als Teresa 
dring ik er bij de priorinnen op aan om alle zusters voldoende tijd en middelen te 
geven voor lectuur, studie en theologisch onderzoek, en deze taak weer centraal te 
stellen in het dagelijkse schema. Soms, kan men met reden, vrezen dat 
intellectuele activiteit een vlucht is; een afleiding van de oven van zuivering, of een 
verleiding tot trots en persoonlijke vooruitgang. Met de juiste onderscheiding en 
voorzichtigheid helpen studie en intellectueel werk ons echter bij de taken van 
persoonlijke omvorming en geestelijke maturiteit waartoe we ons allemaal 
verbonden hebben. Daarom moedig ik alle zusters aan om dit te zien als een vitaal 
en leven gevend onderdeel van hun leven en gebed in de Teresiaanse Karmel. 

Op dezelfde manier is het nodig dat we meer aandacht besteden aan de 
wijsheid die onze broeders en zusters van de Seculiere Orde kunnen bieden. Zij 
beleven ons karmelitaans charisma midden in de wereld; in hun huizen, 
werkplekken en lokale gemeenschappen. Zij zien en ervaren met bijzondere 
scherpzinnigheid de dialoog tussen onze geestelijke traditie en de behoeften en 
omstandigheden van onze hedendaagse wereld. Opnieuw is dit een smeltkroes 
waarin nieuwe ideeën en frisse inzichten zich smeden. Ons gemeenschappelijk 
intellectueel leven als karmelieten zal pas compleet zijn als alle stemmen van de 
Orde erin zijn opgenomen: broeders, zusters en seculiere karmelieten. Alleen dan 
zullen we in staat zijn de volheid van onze traditie te ontrafelen. Alleen door diep 
naar elkaar te luisteren - zusters, OCDS en broeders - zullen we de betekenis van 
ons charisma op adequate en juiste wijze kunnen voltooien (zie de Verklaring over 
het charisma 43-44).  

Mijn dierbare broeders en zusters, in het hart van mijn wensen voor onze 
teresiaanse familie wil ik dat we een liefde en respect koesteren voor intellectuele 
activiteit dat ons charisma kan voeden, ons gebed kan verdiepen, onze identiteit 



9 
 

kan vormgeven en onze missie kan verlevendigen. als karmelieten in de Kerk en de 
wereld. 

Gebruikmakend van de gelegenheid van deze zeer speciale en blije dag van 
het Hoogfeest van Onze Moeder heilige Teresa, terwijl ik terugkeer van een bezoek 
aan onze familie in Azië (Korea, Taiwan en Hong Kong) en me terug begeef naar 
Afrika (Burundi-Rwanda en Senegal), bied ik u deze visie aan, maar, bovenal mijn 
nabijheid, mijn zegen en mijn dankbaarheid voor uw toewijding, uw nederige en 
moedige strijd, en om de hoop niet te laten verflauwen. 

Mijn broeders en zusters, een heel fijn feest voor onze Moeder Teresa! Moge 
zij ons haar passie voor God, voor de Kerk en voor de mensheid schenken. 

 

Fr. Miguel Márquez Calle, 
OCD  

Generale Overste 


